Revista Chilena de Fonoaudiologia. Numero Especial, 2025 Fonoaudiologia
https://revfono.uchile.cl/ ‘ |
ISSN 0719-4692

Articulo de Revision

La vocalidad trans (o como abrir nuevas perspectivas contra la normatividad
de género en la voz)

Daniela Navarrete-Urbina » * (ella)

* Departamento de Expresion, Facultad de Artes Liberales, Universidad Adolfo Ibdfiez, Chile.

RESUMEN

El presente ensayo busca evidenciar como los efectos de una sociedad basada en la cisheteronormatividad como ideal Palabras clave:
supremo, traen como consecuencia la exclusion de las voces transgénero. A partir de operaciones colonizadoras que  Vocalidad; Cuerpo;
barrieron con la legitimidad que variadas comunidades indigenas otorgaban a las identidades sexo-disidentes, se instalo la  Transgénero; Sonido;
idea de voces correctas y aceptables por sobre otras equivocadas que debian corregirse o silenciarse. En efecto, al no  Escucha; Mirada
permitir el sonido de una voz trans menos podria permitirse el acto discursivo de esa voz. Esto sin duda consolida una falta

de representatividad en los espacios publicos y una constante marginacion para las voces que rompen el binomio cis-

masculino/femenino. Sin embargo, para empujar un avance sustancioso en el acto de desnaturalizar las normas de género y

cuestionar los parametros hegemonicos que delimitan la sexualidad, es fundamental un cambio en las categorias de mirar y

escuchar. Sélo asi se puede validar y enaltecer a otras vocalidades que ayuden a liberar las rigidas nociones de timbre y tono

que durante tanto tiempo han determinado lo que una voz debe ser.

Trans Vocality (Or How to Open New Perspectives Against Gender Normativity in
Relation to the Voice)

ABSTRACT

This essay examines how a society grounded in the supremacy of cisheteronormativity contributes to the exclusion of Keywords:
transgender voices. Through colonial processes that erased the legitimacy various Indigenous communities once granted to ~ Vocality; Embodiment;
gender-dissident identities, the notion of a “correct” and “acceptable” voice was imposed—marking other voices as wrong, Transgender People;

in need of correction, or subject to silencing. If the sound of a trans voice was not permitted, its discursive act was even less  Sound; Listening; Gaze
so. This exclusion has contributed to a lack of representation in public spaces and the continued marginalization of voices

that disrupt the cisgender male/female binary. To meaningfully advance the denaturalization of gender norms and challenge

the hegemonic parameters that shape sexuality, a transformation in how we both see and listen is essential. Only through

such a shift can other vocalities be validated and uplifted—vocalities that liberate the rigid notions of timbre and tone that

have long dictated what a voice should be.

Revista Chilena de Fonoaudiologia. Numero Especial, 1-8, 2025 https://doi.org/10.5354/0719-4692.2025.79805


https://revfono.uchile.cl/
https://doi.org/10.5354/0719-4692.2025.79805

La vocalidad trans (o como abrir nuevas perspectivas contra la normatividad de género en la voz)

Vocalidade trans (ou como abrir novas perspectivas contra a normatividade do

género na voz)

ABSTRACT

Este ensaio procura mostrar como os efeitos de uma sociedade baseada na cisheteronormatividade como ideal supremo
resultam na exclusdo das vozes transgénero. A partir de operagdes colonizadoras que deitaram fora a legitimidade que
diversas comunidades indigenas concediam as identidades dissidentes sexuais, estabeleceu-se a ideia de vozes corretas e
aceitaveis em detrimento de vozes erradas que deveriam ser corrigidas ou silenciadas. Com efeito, ao ndo permitir o som de

Palavras-chave:
Vocalidade; Corpo;
Transgénero; Som; Escuta;
Olhar

uma voz trans, menos o ato discursivo dessa voz poderia ser permitido. Isto consolida, sem davida, uma falta de
representagdo nos espagos publicos € uma constante marginalizagdo de vozes que rompem o binomio cis-

masculino/feminino. No entanto, para impulsionar progressos substanciais no acto de desnaturalizacdo das normas de género

e do questionamento dos pardmetros hegemoénicos que delimitam a sexualidade, ¢ essencial uma mudancga nas categorias de
olhar e ouvir. S6 assim poderdo ser validadas e enaltecidas outras vocalidades que ajudam a libertar as nogdes rigidas de

timbre e tom que ha muito determinam o que uma voz deve ser.

*Autor/a correspondiente: Daniela Navarrete Urbina
Email: danava.urbina@gmail.com

Recibido: 28-08-2024
Aceptado: 22-05-2025
Publicado: 14-07-2025

INTRODUCCION
La voz como evidencia

La voz es un lenguaje por si misma, pero posee una naturaleza
profundamente colaborativa y adaptable. Nace en un cuerpo,
necesita del aire como materia prima y se vuelca hacia el mundo
en forma de sonido que se propaga a través del espacio fisico. Al
ser el soporte principal del habla, la voz juega un rol
protagonista en las operaciones del lenguaje, es decir, la voz
supera al habla, pero el habla estad siempre condicionada por la
voz de la persona hablante. Por ende, cuando la tedrica en
asuntos de género Judith Butler sefiala al acto discursivo como
“un acto corporal con consecuencias lingiiisticas” (Butler, 1999,
p. 31), nos invita de forma implicita a pensar la voz como parte
fundamental del habla y la produccién de discurso.

Sin embargo, relegar la voz a una simple materia al servicio de
las palabras seria despojarla de su singularidad (aquello que la
distingue y diferencia de otra voz) y disminuir su poder como
elemento relacional. Dicho de otro modo, precisamente porque
el acto de hablar implica el sonido vocal, es que se produce un
fenémeno que va mas alla del contenido especifico de las
palabras, provocando un efecto relacional entre oyentes y
hablantes (Cavarero, 2005). De esta forma, pensar la voz es un
ejercicio donde sonido, cuerpo e identidad no pueden separarse.
En lo personal, me parece especialmente interesante observar las
tensiones entre voz, cuerpo, habla e identidad, ya que si el

Revista Chilena de Fonoaudiologia. Numero Especial, 1-8, 2025

cuerpo es el primer escenario donde se realiza la performance
discursiva, es la voz en su dimension identitaria y también como
soporte de las palabras, la que posibilita y le abre camino a esa
performance permitiendo una experiencia relacional que afecta
tanto a hablantes como a oyentes. Pero, si en esa experiencia el
cuerpo sonante va contra las normas sexo-génericas, un cuerpo
no binario o transgénero, por ejemplo ;Es posible escucharlo
con la misma cualidad de atencidbn que brindamos a otras
corporalidades que si caben en la cisheteronorma? ;Hasta qué
punto es factible la apreciacion del contenido que transmite una
voz separada de su sonido vocal? ;De qué modo influyen las
normas de género en la valoracion del acto discursivo de una
voz?

En este ensayo se abordara como la sociedad heteronormativa ha
categorizado -y tantas veces castigado- a las voces de personas
trans como sinénimo de lo incorrecto, pervertido y
desnaturalizado. A través de operaciones colonizadoras
alrededor del mundo y el impacto de sus dispositivos represivos,
se observa el deseo explicito de reglamentar la libre expresion de
los cuerpos, promoviendo un ideal estético y politico de la voz.
Un ideal anclado en las categorias binarias de lo
femenino/masculino en donde las voces trans son silenciadas en
forma y contenido por revelar un cuerpo disidente. Asi, la
sancion social recae sobre la vocalidad trans como un manto
represivo que coarta el derecho a la libre expresion de las voces
en su especial singularidad.


mailto:danava.urbina@gmail.com

Navarrete-Urbina

El marco referencial de este escrito toma como base autores
fundamentales en los estudios de género contemporaneos
(Butler, 1999, 2020; Preciado, 2002) en conjunto con textos que
se aproximan a lo vocal desde la filosofia (Cavarero, 2005;
Dolar, 2007) y las artes escénicas (Davini, 2007); el aporte de la
vision antropoldgica sobre los conceptos de cuerpo e identidad
(Millaleo, 2002) y de forma especial e inspiradora, la escritura
de referentes de la comunidad LGBTQIA+ como lo son Pedro
Lemebel (1996) y Susy Shock (2020).

La estructura narrativa estd compuesta por dos apartados, el
primero dedicado a pensar al cuerpo como fundamento material-
visual de las identidades, lugar donde se libra la lucha por el
género y donde se posibilitan las bases de la voz; el segundo
busca indagar en los efectos sociales e identitarios que la voz
brinda, su relacion con los aparatos discursivos y el
sometimiento constante a la retérica y las formas de escucha.

Otros cuerpos, otras miradas

En el texto El género en disputa (1999) Butler busca de forma
exhaustiva dinamitar las ideas tradicionales acerca de la
identidad de género, en sus propias palabras: “lo que
consideramos real, lo que invocamos como el conocimiento
naturalizado del género, es, de hecho, una realidad que puede
cambiar y que es posible replantear” (p. 28). Este cambio de
paradigma persigue reconfigurar la visién reduccionista de las
identidades y los géneros como un asunto meramente bioldgico,
ya que naturalizar el género perpetiia una concepcion violenta,
donde las identidades que se alejan del paradigma binario y
heterosexual son sancionadas con desapruebo por representar un
desacato a los ideales de expresion sexo-genéricos en nuestra
sociedad.

Siguiendo el camino de Butler, y aun mdas subversivo en su
proposicion, el Manual Contrasexual (2002) del filésofo Paul B.
Preciado sefiala:

La sexualidad no puede reducirse ni a la diferencia sexual
ni a la diferencia de género. La sexualidad se define aqui
como una politica corporal, una estética del gesto, una
ética de la relacion. Las sexualidades se parecen a las
lenguas: son sistemas complejos de comunicacion,
invencion y reproduccion de la vida. (p. 89)

Asi como los idiomas, para Preciado las sexualidades se pueden
aprender, son construcciones historicas
inscripciones bioculturales, y si el constructo cambia, nuestra
mirada de los cuerpos y voces llamados aceptables también
cambia. “Se pueden articular varias sexualidades, como se

enraizadas en

Revista Chilena de Fonoaudiologia. Numero Especial, 1-8, 2025

hablan varios idiomas (...) una sexualidad se nos impone en la
infancia y adquiere el caracter de un deseo naturalizado" (p.89).
Justamente, a esa articulacion de sexualidades diversas en un
entorno de verdadera tolerancia social, es a lo que apunta con el
concepto de sociedad contrasexual: “un paradigma en el que las
diferencias anatémicas o cromosomicas entre los cuerpos no
sean la base de una identificacion de género o sexual, ni el
argumento que legitime ningun tipo de privilegio, de opresion o
de violencia" (p. 97). Preciado invita a abandonar la supremacia
de los cuerpos reproductivos, ese fin ultimo de la sociedad
humana en donde los cuerpos son valiosos en cuanto productores
potenciales de 6vulos o espermatozoides, perpetuando asi la
cadena de produccién de la familia tradicional. No obstante,
legitimar otros cuerpos conlleva también legitimar otras
identidades, otras voces, y por qué no decirlo, otras formas de
construir el nucleo familiar.

Sin embargo, creer que esta narrativa cisheteronormada ha sido
la tinica a lo largo de la historia, es desconocer la sabiduria de
muchas comunidades indigenas y pueblos alrededor del mundo
que acogieron la idea de un tercer género. Es el caso de las
personas denominadas hijra en India, seres que no se identifican
con el binomio cis hombre-mujer, pueden o no ser transgénero y
suelen usar vestimenta femenina. En la cultura hinda la
ambivalencia sexual y la fluidez de los géneros esta muy
presente en los mitos, en las divinidades que cambian de género
o la incorporacion de los dos sexos en una sola persona. La
comunidad hijra proviene de una larga tradicion ancestral que
goz6 de mucho prestigio y estatus social hasta su declive,
marcado por la llegada de la ocupacion britanica en India. La
armada colonizadora establecio en 1871 la Ley de Tribus
Criminales que catalogoé a las personas hijras como delincuentes,
iniciando una persecucion que las obligd a la clandestinidad. Y
aunque en 1949 se derogdé la ley que las mantuvo al margen de
lo social, las hijras no han recuperado su anterior estatus de
pertenencia e inclusidn comunitaria (Taparia, 2011). Por otro
lado, en las comunidades indigenas de Norteamérica aparece la
denominacioén two-spirit. Este concepto aplica a personas con
una identidad de género que abarca al mismo tiempo sus
espiritus masculino y femenino, sin preponderancia de uno sobre
otro. Los seres two-spirit perciben el género como un continuo
fluido de identidades, orientaciones y roles (Wilson, 1996). Por
ultimo -y muy importante para el territorio del cono sur- es el
reconocimiento a la figura de epu piillii o epu pillan del pueblo
mapuche.

Las personas mapuches sexo-divergentes hemos existido
hace muchos afios, antes incluso de que existiera lo que
llamamos la comunidad LGBT. Mi nombre es Aliwen y



La vocalidad trans (o como abrir nuevas perspectivas contra la normatividad de género en la voz)

en wingka dhungun o espafiol podemos decir que soy una
mujer trans no binaria, pero en territorio williche (...) las
personas como yo eran llamadas Epu Piilldi; piilli refiere
al espiritu que cabe dentro del cuerpo, y epu significa
dos, o sea se creia que las personas sexo-divergentes no
teniamos solo un espiritu masculino o femenino, sino que
portabamos una serie de combinaciones de estos, que nos
otorgaban caracteristicas de ambos géneros. (...) Las
personas Epu Piillii somos un gran tesoro porque nuestra
forma de ser nos permite acercarnos mas al mundo
espiritual y asi ayudar a mantener unido al tejido social.
(Aliwen como se cit6é en Millaleo, 2022)

De esta forma, resulta innegable la presencia de diversidades
sexo-genéricas a lo largo de la historia, lo complejo aparece al
momento de constatar como esas diversidades han sido
silenciadas. Para la investigadora Ana Millaleo (2022), el
proceso de represion de estas otras corporalidades y voces al
pueblo mapuche, se lleva a cabo como consecuencia directa de
la colonizacion espafiola. Los colonizadores instalan un sesgo
moral cristiano en su batalla -armada y cultural- por la
ocupacion del territorio, los cuerpos y el imaginario simbolico
del pueblo mapuche. En ese sentido, la matriz sexual colonial se
arraiga fuertemente gracias a operaciones lingiiisticas que
manipulan el vocabulario tradicional mapuche. Al crear el
diccionario -tarea ejecutada por colonizadores religiosos- se
instaura la diferencia entre los conceptos de cuerpo y alma. El
cuerpo queda circunscrito a la vision occidental de la genitalidad
y opuesto a la nocion de espiritu. Asi se establece entonces la
separacion del pullii y la condena al cuerpo como un elemento
pecaminoso. “En el proceso de occidentalizacion colonial, lo
impuro s6lo tuvo un origen: el cuerpo” (Araya-Espinoza y
Martinez-Guajardo, 2017, p.23). El uso de la traducciéon como
herramienta de
percepcion propia de la sexualidad mapuche, relegando al
cuerpo y al acto sexual al ambito de lo obsceno, lo inmoral,
contribuyendo a una sobre valoracion de lo masculino, la

evangelizacion y colonialismo nego la

potencia guerrera weichafe en oposicion a la energia receptiva
femenina, peligrosa en si misma por su alta carga de magnetismo
sexual. Como resultado, la operacion colonizadora tensa y
polariza los roles de género, quita del camino toda ambigiiedad o
fluidez que se escape al arquetipo binario hombre/mujer y, con
especial interés, somete y domina a los cuerpos femeninos
arrasando con la misma intencion depredadora toda identidad
sexo-disidente que no enarbole las banderas de la heteronorma
occidental.

Sin duda, uno de los efectos mas claros de las operaciones
colonizadoras es la introduccion de una nueva epistemologia, un

Revista Chilena de Fonoaudiologia. Numero Especial, 1-8, 2025

cambio en los parametros de la comunidad intervenida para
abrazar otros y nuevos valores. Si en el caso del pueblo mapuche
se interviene al vocabulario como forma de desmontaje entre
cuerpo y alma, esta claro que para volver a reconocer otras
identidades no binarias es necesario ampliar los conceptos que
enmarcan a los cuerpos y a las voces como un resultado
meramente fisiologico, alejado de los sentimientos y la propia
capacidad de decision y soberania respecto de esos cuerpos y
esas voces. Por tanto, cuestionar al lenguaje y sus formas
establecidas, reversionar y ampliar sus conceptos es una tarea
importantisima que también incluye un cuestionamiento de otras
acciones como mirar y escuchar, ambas acciones son de una
naturaleza perceptual y toda percepciéon es una operacion que
conlleva un acto cognitivo en donde el lenguaje acontece y se
desarrolla (Maturana, 1994). Actualizar el lenguaje es, sin duda,
adentrarse en nuevas formas de ver y escuchar. Por ahora,
enfocaré mi atencion en la mirada y los alcances que posibilita.

Tal como asevera Georges Didi-Huberman (Camarzana, 2018),
es un gran error creer que miramos solo con los ojos, ya que el
cuerpo mira tanto como lo hace el lenguaje (2018). La realidad
aparente de lo observado se configura entonces como una verdad
indiscutible sellada por la palabra, de este mismo modo actiian
las suposiciones socioculturales acerca del género. El problema
de estas operaciones es que al ser tan cotidianas se vuelven
imperceptibles, por eso, me parece urgente e ineludible el
gjercicio de cuestionar la mirada para poder desnaturalizar el
género. ;Podemos de verdad creer en nuestra aptitud para
develar la realidad sexo-genérica de una persona tan solo con
mirarla? ;Es posible comenzar a ver mas allda de nuestras
creencias aprendidas acerca del género? Para abordar dichas
problematicas Butler (1999) expone como primer ejemplo al
travestismo. Cuando un hombre viste de mujer o una mujer viste
de hombre, quien observa toma como realidad el primer término
de cada una de esas percepciones; la segunda percepcion, es
decir la vestimenta, aparece como una ilusion, un artificio que
disfraza y contradice la realidad porque quien observa ya cree
saber cudl es la realidad de ese cuerpo observado, da por sentada
la anatomia de ese cuerpo aun sin conocerlo intimamente. Quien
observa, entonces, demuestra que todo el
naturalizado acerca de lo que es el género responde a
suposiciones inferidas culturalmente y asumidas como ciertas.
Sin embargo, cuando Butler propone ir mas alld y examinar la
expresion de género de una persona trans, las percepciones de
quien observa se problematizan considerablemente. Y es que
resulta imposible que solo con el acto de mirar se pueda
comprender la identidad de una persona, o solo dejandose guiar

conocimiento

por lo que muestra la vestimenta, o las formas de uso de esa



Navarrete-Urbina

vestimenta, o si esas ropas contradicen la supuesta identidad
sexo-genérica que a priori puede atribuirse a un cuerpo. No
olvidar que cuando hablamos de una persona transgénero nos
referimos a personas cuya identidad de género, expresion de
género o conducta no se ajusta a aquella asociada al sexo
biologico que se les asignd al nacer (American Psychological
Association, 2013). Mientras que la identidad de género hace
referencia a la experiencia personal de ser hombre, mujer o no
binarie en el mundo, la expresion de género se refiere a la forma
en que una persona comunica su identidad de género a través de
su conducta o caracteristicas corporales. Por lo tanto, la mirada
siempre se expone al fracaso de sus percepciones, dado que
ningln cuerpo puede suponerse a primera vista, y es justamente
esa duda que se siembra en la mirada, la experiencia del cuerpo
en cuestion (Butler, 1999). No hay una forma exclusiva de vivir
y expresar la sexualidad y el género. Las corporalidades no
pueden estar supeditadas al dictamen de lo puramente bioldgico,
lo genital. Un cuerpo trans puede ser un cuerpo intervenido
clinicamente o en distintos niveles de transicion, lo fundamental
sera abrir espacios que sostengan al pullii anclado al cuerpo, mas
alla de cualquier mirada, ideologia o discurso segregador.

Otras voces, otros lugares de enunciacion

Cuando se piensa al cuerpo como primer escenario que posibilita
la performance del acto discursivo, por consiguiente, también se
instala la idea de la voz como un ente que amplifica la
produccion de significado de dicha performance. No obstante, la
voz es mucho mas que el componente sonoro del habla, si bien -
habla y voz- poseen un estrecho vinculo que se retroalimenta, la
esfera de la voz es constitutivamente mas vasta que la del habla:
la excede (Cavarero 2005). Y este exceso, al igual que la
presencia fisica, es capaz de rodear a la persona que escucha y
sugestionarla, envolverla y penetrarla a través de una presencia
sonora; de esta forma quien suena siempre hace audible su voz
en su singular fisicalidad (Fischer-Lichte, 2011). La materia
expresiva que es la voz se propaga a través del espacio aéreo
permitiendo un crecimiento de los limites del yo, en efecto, si el
cuerpo es un proceso de encarnacion de la materia, la voz es el
proceso de desterritorializacion de esa materia por medio del
sonido. De esta forma, la voz abarca muchos frentes al mismo
tiempo. Por una parte, es la expresion particular y soberana de
un cuerpo en constante devenir, por otra, es una sustancia
fundamental en el ejercicio de relacionarse con otras personas. A
mi parecer, ese aspecto relacional de la voz, tan sometida a las
presiones de la comunicacion y el lenguaje, la sitian en un
espacio oscilante, un movimiento pendular entre el compromiso
de libertad individual y una profunda vigilancia de sus efectos en
la relacion con las demas personas. Visto asi, se entiende la

Revista Chilena de Fonoaudiologia. Numero Especial, 1-8, 2025

importancia de la voz como elemento critico e interpelador al
momento de construir identidad y expresion de género. Y es que
la voz de una persona trans no esta exenta de las presiones sexo-
genéricas que recaen constantemente sobre su cuerpo, por el
contrario, en mi percepcion es justo la voz el lugar donde se
revela la identidad disidente. Alli, donde el cuerpo representa lo
externo que puede ocultarse bajo ropas y accesorios, la voz
emerge produciendo “el mas humano de los efectos, el efecto de
interioridad” (Dolar, 2007, p. 20).

La voz entonces, sera la grieta por donde se abre paso la
identidad transgénero de quien suena, el lugar que levanta la
sospecha de una corporalidad contraria a las normas. Si gran
parte de las suposiciones de género nacen con la mirada, el
sonido es el que confirma, el Gltimo eslabon en la cadena del
deber ser. La voz, al no poder confirmar de forma satisfactoria la
suposicion de la mirada, contradice y sabotea la ilusion de
cuerpo cisgénero que rige nuestras percepciones. Asi, al revelar
una interioridad quizas insospechada, la voz trans demuestra que
el ejercicio de escuchar responde a la misma légica binaria,
heteronormada y colonialista que subyuga a la mirada.

Resulta evidente que aGn sin proponerlo -y por motivos
culturales y evolutivos del ser humano- el oido estd entrenado en
categorizar sonidos. La audicién estd ligada a la evaluacion
espacio-temporal. No obstante, es
diferencia entre oir y escuchar, mientras que oir es un acto
fisiologico, escuchar responde a una actitud de descifrar los
codigos de aquello que suena, es decir, implica una accion de dar
sentido a lo percibido por los oidos (Barthes, 1986). De este
modo, el desafio con una voz sexo-disidente es abrir las
categorias femenino-masculinas que han moldeado nuestra
forma de escucha. ;De verdad se puede afirmar con total certeza
cOomo suena la voz de una mujer o de un hombre? ;Es el sonido -

conveniente hacer la

al igual que el cuerpo- un mandato Uinicamente inscrito en lo
biologico? ;Se puede legitimar una voz mas alla de su timbre,
altura y tono? Si tal como menciona Silvia Davini: “cuerpo y
sujeto no pueden separarse de la produccion de voz y palabra”
(2007, p. 61), lo complejo para una voz trans es que al ser
rechazada por su sonido “distinto”, ese rechazo opera en varios
niveles al mismo tiempo. Cuando una voz es descartada por sus
cualidades sonoras lo que acontece es una pérdida del
significado de las palabras y de la agencia que esa persona tiene
en el mundo. Ningun discurso es valorado en su contenido si la
corriente de voz que le da forma es sefialada como incorrecta
desde el principio. En efecto, una de las primeras tareas que se le
adjudican a la voz es ser la materia portadora del discurso, el
vehiculo del significado. Este entendimiento aristotélico de la
voz ha encorsetado sus posibilidades restringiendo su libertad a



La vocalidad trans (o como abrir nuevas perspectivas contra la normatividad de género en la voz)

lineamientos, conservadores y uniformes, acerca de como sonar
y desde donde hacerlo. En ese sentido, los estudios teatrales y de
performance han realizado aportes generosos que permiten
pensar lo vocal y sus efectos en el acto discursivo. A
continuacion, presento algunas consideraciones pertinentes.

En Cartografias de la voz en el teatro contemporaneo (2007) la
investigadora teatral Silvia Davini, lleva a cabo una exhaustiva
revision de conceptos que han enmarcado la comprension de la
voz en escena. La escritora argentina sigue el camino de Paul
Zumthor y reconfigura con una vision mds antropologica la
nocion de “vocalidad”, a la que define como: “multiples formas
de produccion de voz y palabra implementadas por un grupo
humano especifico en una contingencia sociohistdrica dada” (p.
18). Es decir, la vocalidad se entiende como un flujo dinamico,
siempre colectivo, cambiante y al servicio de su época.
Precisamente, en el intento de rastrear las vocalidades que han
marcado la historia del teatro occidental, Davini se detiene en el
poder que la retdrica ha impuesto sobre la voz. Y es que desde
los tiempos de la Grecia antigua los sistemas retoricos han
dejado su marca indeleble en la comunicacion, la vida publica y
las representaciones escénicas. De forma mads especifica, Silvia
entendera la retérica como una disciplina practica regida por
normas que regulan el proceso de habla; y el impacto estético,
emocional e intelectual que estas formas expresivas tienen en las
personas. Para Davini, el primer efecto de la retorica es la
instalacion de un ideal normativo que atraviesa cuerpo y voz,
este ideal configurado desde Aristoteles hasta Cicerdn, piensa
“al orador “como un sujeto movido por el anhelo de perfeccion e
influencia en el ambito social. Si “ningin orador puede ser un
buen orador si no es un buen hombre [y] el perfecto orador es el
hombre perfecto” (Cicerén como se cité en Davini, 2007, p. 29),
se puede inferir que la retérica no busca operar solo en el
dominio del lenguaje sino también en la disputa por una
superioridad moral alineada con el poder. El valor de los
discursos es un valor macropolitico que sostiene las bases de la
sociedad haciendo de la retérica una herramienta civilizadora, un
instrumento de control que promueve cierto comportamiento
social acorde a las ideas dominantes. En efecto, esa moralidad a
la que apunta la retdrica corresponde a “un modelo etnocéntrico
del hombre perfecto, que no es otro que aquel que ostenta el
poder politico, econémico y militar” (Davini, 2007, p. 30). De
este modo, la potencia subjetiva de la voz queda confinada a la
repeticion de un patron enunciativo, a una forma de decir y
expresar en donde el modelo predominante es, sin lugar a dudas,
el modelo masculino hegemonico en desmedro de lo femenino y
las corporalidades sexo-disidentes. Asi, tal como sefiala la
investigadora argentina: “la retorica no opera desde la vocalidad

Revista Chilena de Fonoaudiologia. Numero Especial, 1-8, 2025

sino sobre ella” (Davini, 2007, p. 13). Este paradigma coercitivo
permitié la consolidacion del abordaje instrumental de la voz y
la palabra en la cultura occidental, lo que trajo como
consecuencia una asimetria notoria en la capacidad de escucha
de unas voces por sobre otras.

Para ampliar esta ultima idea, cabe detenerse a pensar en las
implicancias politico-sociales de los pardmetros de escucha, y es
que la voz y el oir no estan al margen del impacto que la politica
ejerce sobre los cuerpos. En el texto Sin Miedo (2020) Butler
realiza un analisis del potencial subversivo de los sonidos,
destaca la agencia transformadora de la risa, el llanto y otros
sonidos vocales que van mas alla de las palabras y que denomina
como ruidos.

Los sonidos que emitimos resultan cruciales a la hora de
establecer la presencia de quienes no acostumbran a ser
escuchados (...) en la democracia parlamentaria hay un
sujeto que habla, un sujeto que habla solo porque ese
sujeto tiene un lugar, un lugar reconocido dentro de las
estructuras establecidas de la democracia. Pero ;qué hay
de esas personas cuyas exigencias democraticas no son
escuchadas? (p.72)

Lo que plantea Butler aqui, es que el lugar politico que la voz
brinda al sonar no es un camino abierto por igual para todas las
personas. No todas las voces son escuchadas, independiente del
volumen que puedan poseer. Esa negacion de la escucha produce
una falta de representatividad en los espacios publicos para las
personas que no cumplen con la vocalidad sofiada del supuesto
“perfecto orador”. Ser parte de la disidencia sexogenérica es
exponerse a constatar como la capacidad de resonancia politica
del habla se diluye dependiendo de quién eres, es decir, ya no
basta con ser una persona para tener el derecho natural a tomar la
palabra, sino que esa persona -con toda la potencia singular de
su voz- debe encajar en la matriz de lo socialmente aceptable
como primer requisito para optar al beneficio de la escucha.

De esta forma, y en mi apreciacion, cada vez que una persona
trans usa su voz sabe que se enfrenta a dos posibles escenarios:
en el primero -y mas dificultoso- la persona busca cambiar su
sonido para acercarse a la imagen corporal cisgénero que se
espera de ella; en el segundo, la persona asume por completo la
particularidad de su sonido y no busca operar sobre ¢él. En mi
punto de vista, pocas veces el primer escenario resulta exitoso ya
que el deseo de sonar segun los parametros binarios es una
imposicion mas bien externa, pero absolutamente comprensible.
La voz ofrece un sentido de pertenencia, posibilita un horizonte
compartido con otras identidades. “Somos seres sociales por la



Navarrete-Urbina

voz y por medio de la voz: la voz parece estar en el eje de
nuestros vinculos sociales, y las voces constituyen la textura
misma de lo social, asi como el ntcleo intimo de la subjetividad”
(Dolar, 2007, p. 26). Desear la validaciéon mediante la voz es una
forma de asegurar vinculos y un espacio en lo colectivo, pero al
mismo tiempo resulta una tarea abrumadora que empuja a la
hipervigilancia en el acto de sonar. El segundo escenario parece
mucho mas facil por la libertad que ofrece, aqui la intima
subjetividad puede expresarse a cabalidad a través del sonido,
sin embargo, esta opcidn tan auténtica como rupturista tiene su
costo. Asi lo expresa la escritora y performer latinoamericana
Susy Shock:

“Yo, reivindico mi derecho a ser un monstruo / ni varén
ni mujer / ni XXY ni H20 (...) / Sé6lo mi derecho vital a
ser un monstruo / o como me llame / o como me salga /
como me puedan el deseo y las fuckin’ ganas. / Mi
derecho a explorarme / a reinventarme / a hacer de mi
mutar mi noble ejercicio”. (Shock, 2020)

Categorizar un cuerpo o una voz en el rango de lo “equivocado”
es negar la posibilidad de construir la identidad segun los deseos
vitales y la libertad que toda persona merece. No es menester de
la voz responder a mandatos represivos que intentan contradecir
su naturaleza cambiante, ese no es su rol. La voz es materia viva
que resiste todo intento de instrumentalizaciéon por medio de las
palabras, su sonido no estd supeditado a ningun discurso porque
su sonido es su propio discurso. Defender la singularidad de la
voz es oir la potencia vibrante en el sonido de cada persona que
toma la palabra, comprender que no existen voces de segunda
categoria, ni que las cualidades de timbre y tono certifiquen la
validez, ni menos la belleza del ejercicio vocal. Las voces trans
resisten y se sostienen como lo han hecho siempre, mas bien
seran las formas de escucha las que tendran que adaptarse, abrir
los oidos a otras vocalidades que aseguren nuevos significados,
y asi de esta forma, otorgar el respeto para que todo cuerpo
pueda tener un horizonte de futuro.

CONCLUSIONES

Ante el alza creciente de discursos ultraconservadores que
buscan depreciar las vidas de la comunidad sexo-disidente, creo
necesario e importantisimo para una saludable convivencia en lo
social poder reelaborar las percepciones naturalizadas acerca del
género. Poner en jaque la presuposicion habitual de que todo
cuerpo es un cuerpo cisheteronormado, es el primer paso para
abolir la violencia jerarquica que impone el binarismo de género
en las identidades, los cuerpos y las voces. Para avanzar en esa

Revista Chilena de Fonoaudiologia. Numero Especial, 1-8, 2025

direccion se vuelve fundamental trabajar en el entendimiento de
las categorias de mirar y escuchar, estas operaciones -lejos de la
espontaneidad organica que de facto se les atribuye- estan
profundamente imbuidas de sesgos culturales que demuestran
cuanto hemos aprendido a la hora de discernir lo que nos parece
deseable. Pensar que se mira solo con los ojos, como sefialaba
Didi-Huberman (Camarzana, 2018), es igual a creer que se
escucha nada mas que con los oidos, ambos ejercicios -mirar y
escuchar- estan traspasados de consideraciones ideologicas
selladas a fuego en el marco de la cultura occidental. Esto quiere
decir que antes de mirar un cuerpo o de escuchar una voz, ya
existe un ideal a satisfacer mediante esas operaciones, un ideal
arraigado con fuerza en los arquetipos masculino/femenino.

Sin embargo, bien vale recordar que no siempre hemos mirado y
escuchado a las corporalidades y su expresion de género de la
forma en que lo hacemos ahora. Anterior a los procesos de
colonizacioén en diversas partes del mundo, algunos pueblos y
comunidades ancestrales permitian un reconocimiento legitimo a
las voces que se alejaban de lo binario. Estas voces parecian
reflejar a identidades en especial conexion con lo espiritual,
personas de género fluido que no representaban una amenaza a
los valores de su comunidad, por el contrario, su particularidad
era percibida como un aporte a la construccion colectiva de su
imaginario simbolico. De este modo, rescatar el legado de
aquellas comunidades puede ayudar a reparar las heridas de
exclusion y maltrato tan presentes en el modelo
cisheteronormativo. Dar voz a las voces en su diversidad abre la
puerta a comprender que, si el sonido vocal es aceptado, el
discurso de esa voz tiene una posibilidad de escucha. Asi, el acto
discursivo de un cuerpo transgénero consigue opciones reales de
resonancia y afectacion hacia otras identidades. Validar otros
lugares de enunciacién, otras vocalidades mas alla de la
fisiologia de los o6rganos fonadores, resulta un triunfo para la
organica de la voz como materia subjetiva, una restitucion del
derecho a sonar por encima de los condicionamientos que la
retérica busca imponer a las formas del habla. Si tal como afirma
Mladen Dolar: “la voz y el oir también estan en el centro de la
politica” (2007, p.21) sera labor de las teorias criticas actuales
empujar una renovacién de los macro discursos normativos
acerca de género e identidad, y en especial, como el cuerpo y la
voz proveen el material de base que alimenta la ejecucion de
€s0s conceptos.

Perseguir y castigar la disidencia sexogenérica no va a eliminar
nunca su existencia, porque las sexualidades son diversas y se
readaptan constantemente como flujos en distintas direcciones.
Dar espacio a cuerpos que van mas alla de lo cisgénero es
también una manera de recordar la potencia vital que anida en la



La vocalidad trans (o como abrir nuevas perspectivas contra la normatividad de género en la voz)

sexualidad. Creo que debemos permitir que esa energia ayude a
impulsar un nuevo convenio social, uno donde las voces puedan
resonar y expandirse en toda la gama de sonidos que un cuerpo y
espiritu tienen a disposicion. Abrazar la diferencia es conceder
un lugar valioso y visible para otras identidades, hablar con ellas
y dejar que ellas mismas expresen lo que tengan que decir:
“Aqui estd mi cara / hablo por mi diferencia / defiendo lo que
soy / y no soy tan raro / me apesta la injusticia” (Lemebel,
1996).

REFERENCIAS

American Psychological Association. (2024). Respuestas a sus preguntas sobre
las personas trans, la identidad de género y la expresion de
género. https://www.apa.org/topics/Igbtq/brochure-personas-trans.pdf

Araya-Espinoza, A. y Martinez-Gajardo, C. (2017). Nombrar el cuerpo en los
vocabularios coloniales para el mapudungun de Chile (ss. XVII-XVIII). Atenea
(Concepcion), (516), 13-32. https://doi.org/10.4067/S0718-0422017000200013

Barthes, R. (1986). Lo obvio y lo obtuso. Imdgenes, gestos, voces. Paidos.
Butler, J. (1999). El género en disputa. Paidos.
Butler, J. (2020). Sin miedo, formas de resistencia a la violencia de hoy. Taurus.

Camarzana, S. (2018). George Didi-Huberman: “Toda imagen es una
manipulacién”. Semanario Universidad, (Supl. 27 de marzo 2018).

Revista Chilena de Fonoaudiologia. Numero Especial, 1-8, 2025

Cavarero, A. (2005). For more than one voice. Stanford University Press.

Davini, S. (2007). Cartografias de la voz en el teatro contemporaneo. El caso de
Buenos Aires a fines del siglo XX. Universidad Nacional de Quilmes Editorial.

Dolar, M. (2007). Una voz y nada mds. Manantial.
Fischer-Lichte, E. (2011). Estética de lo performativo. Abada Editores.

Lemebel, P. (1996). Manifiesto (Hablo por mi diferencia). En Loco afin:
Cronicas de sidario (pp. 121-126 ). Editorial Planeta Chilena SA.

Maturana, H. (1994). El sentido de lo humano. Dolmen Ediciones.

Millaleo H., A. (2022). Epu Piillii, Epu Pillan y otras tematicas sexo-afectivas en
contexto mapuche: Un acercamiento al Poyewiin. Estudios atacamerios, 68,
¢4716. https://doi.org/10.22199/issn.0718-1043-2022-0014

Preciado, P. (2002). Manifiesto contrasexual. Editorial Anagrama.
Shock, S. (2020). Realidades. Poesia reunida. Muchas Nueces.

Taparia, S. (2011). Emasculated bodies of hijras: Sites of imposed, resisted and
negotiated identities. Indian Journal of Gender Studies, 18(2), 167-184.
https://doi.org/10.1177/097152151101800202

Wilson, A. (1996). How we find ourselves: Identity development and two-spirit
people. Harvard Educational Review, 66(2), 303-317.
https://doi.org/10.17763/haer.66.2.n1551658577h927h4


https://www.apa.org/topics/lgbtq/brochure-personas-trans.pdf
https://doi.org/10.4067/S0718-0422017000200013
https://doi.org/10.22199/issn.0718-1043-2022-0014
https://doi.org/10.1177/097152151101800202
%20https:/doi.org/10.17763/haer.66.2.n551658577h927h4
%20https:/doi.org/10.17763/haer.66.2.n551658577h927h4

