
 

Revista Chilena de Fonoaudiología. Número Especial, 2025 

https://revfono.uchile.cl/ 

ISSN 0719-4692  

 

Artículo de Revisión 

 
 

Revista Chilena de Fonoaudiología. Número Especial, 1-8, 2025 https://doi.org/10.5354/0719-4692.2025.79805  
 

La vocalidad trans (o cómo abrir nuevas perspectivas contra la normatividad 

de género en la voz) 
 

 Daniela Navarrete-Urbina a, * (ella) 
 

a Departamento de Expresión, Facultad de Artes Liberales, Universidad Adolfo Ibáñez, Chile. 

 

 

 

 

 

RESUMEN  
  

El presente ensayo busca evidenciar cómo los efectos de una sociedad basada en la cisheteronormatividad como ideal 

supremo, traen como consecuencia la exclusión de las voces transgénero. A partir de operaciones colonizadoras que 

barrieron con la legitimidad que variadas comunidades indígenas otorgaban a las identidades sexo-disidentes, se instaló la 

idea de voces correctas y aceptables por sobre otras equivocadas que debían corregirse o silenciarse. En efecto, al no 

permitir el sonido de una voz trans menos podría permitirse el acto discursivo de esa voz. Esto sin duda consolida una falta 

de representatividad en los espacios públicos y una constante marginación para las voces que rompen el binomio cis-

masculino/femenino. Sin embargo, para empujar un avance sustancioso en el acto de desnaturalizar las normas de género y 

cuestionar los parámetros hegemónicos que delimitan la sexualidad, es fundamental un cambio en las categorías de mirar y 

escuchar. Sólo así se puede validar y enaltecer a otras vocalidades que ayuden a liberar las rígidas nociones de timbre y tono 

que durante tanto tiempo han determinado lo que una voz debe ser. 

 

Palabras clave: 

Vocalidad; Cuerpo; 

Transgénero; Sonido; 

Escucha; Mirada 

  

Trans Vocality (Or How to Open New Perspectives Against Gender Normativity in 

Relation to the Voice) 

 

  

ABSTRACT  
  

This essay examines how a society grounded in the supremacy of cisheteronormativity contributes to the exclusion of 

transgender voices. Through colonial processes that erased the legitimacy various Indigenous communities once granted to 

gender-dissident identities, the notion of a “correct” and “acceptable” voice was imposed—marking other voices as wrong, 

in need of correction, or subject to silencing. If the sound of a trans voice was not permitted, its discursive act was even less 

so. This exclusion has contributed to a lack of representation in public spaces and the continued marginalization of voices 

that disrupt the cisgender male/female binary. To meaningfully advance the denaturalization of gender norms and challenge 

the hegemonic parameters that shape sexuality, a transformation in how we both see and listen is essential. Only through 

such a shift can other vocalities be validated and uplifted—vocalities that liberate the rigid notions of timbre and tone that 

have long dictated what a voice should be. 

Keywords: 

Vocality; Embodiment; 

Transgender People; 

Sound; Listening; Gaze 

https://revfono.uchile.cl/
https://doi.org/10.5354/0719-4692.2025.79805


La vocalidad trans (o cómo abrir nuevas perspectivas contra la normatividad de género en la voz) 

 

Revista Chilena de Fonoaudiología. Número Especial, 1-8, 2025  
 

2 

Vocalidade trans (ou como abrir novas perspectivas contra a normatividade do 

gênero na voz) 

 

  

ABSTRACT  
  

Este ensaio procura mostrar como os efeitos de uma sociedade baseada na cisheteronormatividade como ideal supremo 

resultam na exclusão das vozes transgênero. A partir de operações colonizadoras que deitaram fora a legitimidade que 

diversas comunidades indígenas concediam às identidades dissidentes sexuais, estabeleceu-se a ideia de vozes corretas e 

aceitáveis em detrimento de vozes erradas que deveriam ser corrigidas ou silenciadas. Com efeito, ao não permitir o som de 

uma voz trans, menos o ato discursivo dessa voz poderia ser permitido. Isto consolida, sem dúvida, uma falta de 

representação nos espaços públicos e uma constante marginalização de vozes que rompem o binomio cis-

masculino/feminino. No entanto, para impulsionar progressos substanciais no acto de desnaturalização das normas de género 

e do questionamento dos parâmetros hegemônicos que delimitam a sexualidade, é essencial uma mudança nas categorias de 

olhar e ouvir. Só assim poderão ser validadas e enaltecidas outras vocalidades que ajudam a libertar as noções rígidas de 

timbre e tom que há muito determinam o que uma voz deve ser. 

 

 

 

Palavras-chave: 

Vocalidade; Corpo; 

Transgênero; Som; Escuta; 

Olhar 

   

*Autor/a correspondiente: Daniela Navarrete Urbina 

Email: danava.urbina@gmail.com  

 

 

Recibido: 28-08-2024 

Aceptado: 22-05-2025 

Publicado: 14-07-2025 

  

 

INTRODUCCIÓN 

La voz como evidencia 

La voz es un lenguaje por sí misma, pero posee una naturaleza 

profundamente colaborativa y adaptable. Nace en un cuerpo, 

necesita del aire como materia prima y se vuelca hacia el mundo 

en forma de sonido que se propaga a través del espacio físico. Al 

ser el soporte principal del habla, la voz juega un rol 

protagonista en las operaciones del lenguaje, es decir, la voz 

supera al habla, pero el habla está siempre condicionada por la 

voz de la persona hablante. Por ende, cuando la teórica en 

asuntos de género Judith Butler señala al acto discursivo como 

“un acto corporal con consecuencias lingüísticas” (Butler, 1999, 

p. 31), nos invita de forma implícita a pensar la voz como parte 

fundamental del habla y la producción de discurso.  

Sin embargo, relegar la voz a una simple materia al servicio de 

las palabras sería despojarla de su singularidad (aquello que la 

distingue y diferencia de otra voz) y disminuir su poder como 

elemento relacional. Dicho de otro modo, precisamente porque 

el acto de hablar implica el sonido vocal, es que se produce un 

fenómeno que va más allá del contenido específico de las 

palabras, provocando un efecto relacional entre oyentes y 

hablantes (Cavarero, 2005). De esta forma, pensar la voz es un 

ejercicio donde sonido, cuerpo e identidad no pueden separarse. 

En lo personal, me parece especialmente interesante observar las 

tensiones entre voz, cuerpo, habla e identidad, ya que si el 

cuerpo es el primer escenario donde se realiza la performance 

discursiva, es la voz en su dimensión identitaria y también como 

soporte de las palabras, la que posibilita y le abre camino a esa 

performance permitiendo una experiencia relacional que afecta 

tanto a hablantes como a oyentes. Pero, si en esa experiencia el 

cuerpo sonante va contra las normas sexo-génericas, un cuerpo 

no binario o transgénero, por ejemplo ¿Es posible escucharlo 

con la misma cualidad de atención que brindamos a otras 

corporalidades que sí caben en la cisheteronorma? ¿Hasta qué 

punto es factible la apreciación del contenido que transmite una 

voz separada de su sonido vocal? ¿De qué modo influyen las 

normas de género en la valoración del acto discursivo de una 

voz?  

En este ensayo se abordará cómo la sociedad heteronormativa ha 

categorizado -y tantas veces castigado- a las voces de personas 

trans como sinónimo de lo incorrecto, pervertido y 

desnaturalizado. A través de operaciones colonizadoras 

alrededor del mundo y el impacto de sus dispositivos represivos, 

se observa el deseo explícito de reglamentar la libre expresión de 

los cuerpos, promoviendo un ideal estético y político de la voz. 

Un ideal anclado en las categorías binarias de lo 

femenino/masculino en donde las voces trans son silenciadas en 

forma y contenido por revelar un cuerpo disidente. Así, la 

sanción social recae sobre la vocalidad trans como un manto 

represivo que coarta el derecho a la libre expresión de las voces 

en su especial singularidad. 

mailto:danava.urbina@gmail.com


Navarrete-Urbina 

 

Revista Chilena de Fonoaudiología. Número Especial, 1-8, 2025  
 

3 

El marco referencial de este escrito toma como base autores 

fundamentales en los estudios de género contemporáneos 

(Butler, 1999, 2020; Preciado, 2002) en conjunto con textos que 

se aproximan a lo vocal desde la filosofía (Cavarero, 2005; 

Dolar, 2007) y las artes escénicas (Davini, 2007); el aporte de la 

visión antropológica sobre los conceptos de cuerpo e identidad 

(Millaleo, 2002) y de forma especial e inspiradora, la escritura 

de referentes de la comunidad LGBTQIA+ como lo son Pedro 

Lemebel (1996) y Susy Shock (2020). 

La estructura narrativa está compuesta por dos apartados, el 

primero dedicado a pensar al cuerpo como fundamento material-

visual de las identidades, lugar donde se libra la lucha por el 

género y donde se posibilitan las bases de la voz; el segundo 

busca indagar en los efectos sociales e identitarios que la voz 

brinda, su relación con los aparatos discursivos y el 

sometimiento constante a la retórica y las formas de escucha. 

Otros cuerpos, otras miradas 

En el texto El género en disputa (1999) Butler busca de forma 

exhaustiva dinamitar las ideas tradicionales acerca de la 

identidad de género, en sus propias palabras: “lo que 

consideramos real, lo que invocamos como el conocimiento 

naturalizado del género, es, de hecho, una realidad que puede 

cambiar y que es posible replantear” (p. 28). Este cambio de 

paradigma persigue reconfigurar la visión reduccionista de las 

identidades y los géneros como un asunto meramente biológico, 

ya que naturalizar el género perpetúa una concepción violenta, 

donde las identidades que se alejan del paradigma binario y 

heterosexual son sancionadas con desapruebo por representar un 

desacato a los ideales de expresión sexo-genéricos en nuestra 

sociedad. 

Siguiendo el camino de Butler, y aún más subversivo en su 

proposición, el Manual Contrasexual (2002) del filósofo Paul B. 

Preciado señala: 

La sexualidad no puede reducirse ni a la diferencia sexual 

ni a la diferencia de género. La sexualidad se define aquí 

como una política corporal, una estética del gesto, una 

ética de la relación. Las sexualidades se parecen a las 

lenguas: son sistemas complejos de comunicación, 

invención y reproducción de la vida. (p. 89) 

Así como los idiomas, para Preciado las sexualidades se pueden 

aprender, son construcciones históricas enraizadas en 

inscripciones bioculturales, y si el constructo cambia, nuestra 

mirada de los cuerpos y voces llamados aceptables también 

cambia. “Se pueden articular varias sexualidades, como se 

hablan varios idiomas (…) una sexualidad se nos impone en la 

infancia y adquiere el carácter de un deseo naturalizado" (p.89). 

Justamente, a esa articulación de sexualidades diversas en un 

entorno de verdadera tolerancia social, es a lo que apunta con el 

concepto de sociedad contrasexual: “un paradigma en el que las 

diferencias anatómicas o cromosómicas entre los cuerpos no 

sean la base de una identificación de género o sexual, ni el 

argumento que legitime ningún tipo de privilegio, de opresión o 

de violencia" (p. 97). Preciado invita a abandonar la supremacía 

de los cuerpos reproductivos, ese fin último de la sociedad 

humana en donde los cuerpos son valiosos en cuanto productores 

potenciales de óvulos o espermatozoides, perpetuando así la 

cadena de producción de la familia tradicional. No obstante, 

legitimar otros cuerpos conlleva también legitimar otras 

identidades, otras voces, y por qué no decirlo, otras formas de 

construir el núcleo familiar.  

Sin embargo, creer que esta narrativa cisheteronormada ha sido 

la única a lo largo de la historia, es desconocer la sabiduría de 

muchas comunidades indígenas y pueblos alrededor del mundo 

que acogieron la idea de un tercer género. Es el caso de las 

personas denominadas hijra en India, seres que no se identifican 

con el binomio cis hombre-mujer, pueden o no ser transgénero y 

suelen usar vestimenta femenina. En la cultura hindú la 

ambivalencia sexual y la fluidez de los géneros está muy 

presente en los mitos, en las divinidades que cambian de género 

o la incorporación de los dos sexos en una sola persona. La 

comunidad hijra proviene de una larga tradición ancestral que 

gozó de mucho prestigio y estatus social hasta su declive, 

marcado por la llegada de la ocupación británica en India. La 

armada colonizadora estableció en 1871 la Ley de Tribus 

Criminales que catalogó a las personas hijras como delincuentes, 

iniciando una persecución que las obligó a la clandestinidad. Y 

aunque en 1949 se derogó la ley que las mantuvo al margen de 

lo social, las hijras no han recuperado su anterior estatus de 

pertenencia e inclusión comunitaria (Taparia, 2011). Por otro 

lado, en las comunidades indígenas de Norteamérica aparece la 

denominación two-spirit. Este concepto aplica a personas con 

una identidad de género que abarca al mismo tiempo sus 

espíritus masculino y femenino, sin preponderancia de uno sobre 

otro. Los seres two-spirit perciben el género como un continuo 

fluido de identidades, orientaciones y roles (Wilson, 1996). Por 

último -y muy importante para el territorio del cono sur- es el 

reconocimiento a la figura de epu püllü o epu pillan del pueblo 

mapuche. 

Las personas mapuches sexo-divergentes hemos existido 

hace muchos años, antes incluso de que existiera lo que 

llamamos la comunidad LGBT. Mi nombre es Aliwen y 



La vocalidad trans (o cómo abrir nuevas perspectivas contra la normatividad de género en la voz) 

 

Revista Chilena de Fonoaudiología. Número Especial, 1-8, 2025  
 

4 

en wingka dhungun o español podemos decir que soy una 

mujer trans no binaria, pero en territorio williche (…) las 

personas como yo eran llamadas Epu Püllü; püllü refiere 

al espíritu que cabe dentro del cuerpo, y epu significa 

dos, o sea se creía que las personas sexo-divergentes no 

teníamos solo un espíritu masculino o femenino, sino que 

portábamos una serie de combinaciones de estos, que nos 

otorgaban características de ambos géneros. (…) Las 

personas Epu Püllü somos un gran tesoro porque nuestra 

forma de ser nos permite acercarnos más al mundo 

espiritual y así ayudar a mantener unido al tejido social. 

(Aliwen como se citó en Millaleo, 2022) 

De esta forma, resulta innegable la presencia de diversidades 

sexo-genéricas a lo largo de la historia, lo complejo aparece al 

momento de constatar cómo esas diversidades han sido 

silenciadas. Para la investigadora Ana Millaleo (2022), el 

proceso de represión de estas otras corporalidades y voces al 

pueblo mapuche, se lleva a cabo como consecuencia directa de 

la colonización española. Los colonizadores instalan un sesgo 

moral cristiano en su batalla -armada y cultural- por la 

ocupación del territorio, los cuerpos y el imaginario simbólico 

del pueblo mapuche. En ese sentido, la matriz sexual colonial se 

arraiga fuertemente gracias a operaciones lingüísticas que 

manipulan el vocabulario tradicional mapuche. Al crear el 

diccionario -tarea ejecutada por colonizadores religiosos- se 

instaura la diferencia entre los conceptos de cuerpo y alma. El 

cuerpo queda circunscrito a la visión occidental de la genitalidad 

y opuesto a la noción de espíritu. Así se establece entonces la 

separación del pullü y la condena al cuerpo como un elemento 

pecaminoso. “En el proceso de occidentalización colonial, lo 

impuro sólo tuvo un origen: el cuerpo” (Araya-Espinoza y 

Martínez-Guajardo, 2017, p.23). El uso de la traducción como 

herramienta de evangelización y colonialismo negó la 

percepción propia de la sexualidad mapuche, relegando al 

cuerpo y al acto sexual al ámbito de lo obsceno, lo inmoral, 

contribuyendo a una sobre valoración de lo masculino, la 

potencia guerrera weichafe en oposición a la energía receptiva 

femenina, peligrosa en sí misma por su alta carga de magnetismo 

sexual. Como resultado, la operación colonizadora tensa y 

polariza los roles de género, quita del camino toda ambigüedad o 

fluidez que se escape al arquetipo binario hombre/mujer y, con 

especial interés, somete y domina a los cuerpos femeninos 

arrasando con la misma intención depredadora toda identidad 

sexo-disidente que no enarbole las banderas de la heteronorma 

occidental.  

Sin duda, uno de los efectos más claros de las operaciones 

colonizadoras es la introducción de una nueva epistemología, un 

cambio en los parámetros de la comunidad intervenida para 

abrazar otros y nuevos valores. Si en el caso del pueblo mapuche 

se interviene al vocabulario como forma de desmontaje entre 

cuerpo y alma, está claro que para volver a reconocer otras 

identidades no binarias es necesario ampliar los conceptos que 

enmarcan a los cuerpos y a las voces como un resultado 

meramente fisiológico, alejado de los sentimientos y la propia 

capacidad de decisión y soberanía respecto de esos cuerpos y 

esas voces. Por tanto, cuestionar al lenguaje y sus formas 

establecidas, reversionar y ampliar sus conceptos es una tarea 

importantísima que también incluye un cuestionamiento de otras 

acciones como mirar y escuchar, ambas acciones son de una 

naturaleza perceptual y toda percepción es una operación que 

conlleva un acto cognitivo en donde el lenguaje acontece y se 

desarrolla (Maturana, 1994). Actualizar el lenguaje es, sin duda, 

adentrarse en nuevas formas de ver y escuchar. Por ahora, 

enfocaré mi atención en la mirada y los alcances que posibilita.  

Tal como asevera Georges Didi-Huberman (Camarzana, 2018), 

es un gran error creer que miramos solo con los ojos, ya que el 

cuerpo mira tanto como lo hace el lenguaje (2018). La realidad 

aparente de lo observado se configura entonces como una verdad 

indiscutible sellada por la palabra, de este mismo modo actúan 

las suposiciones socioculturales acerca del género. El problema 

de estas operaciones es que al ser tan cotidianas se vuelven 

imperceptibles, por eso, me parece urgente e ineludible el 

ejercicio de cuestionar la mirada para poder desnaturalizar el 

género. ¿Podemos de verdad creer en nuestra aptitud para 

develar la realidad sexo-genérica de una persona tan solo con 

mirarla? ¿Es posible comenzar a ver más allá de nuestras 

creencias aprendidas acerca del género? Para abordar dichas 

problemáticas Butler (1999) expone como primer ejemplo al 

travestismo. Cuando un hombre viste de mujer o una mujer viste 

de hombre, quien observa toma como realidad el primer término 

de cada una de esas percepciones; la segunda percepción, es 

decir la vestimenta, aparece como una ilusión, un artificio que 

disfraza y contradice la realidad porque quien observa ya cree 

saber cuál es la realidad de ese cuerpo observado, da por sentada 

la anatomía de ese cuerpo aún sin conocerlo íntimamente. Quien 

observa, entonces, demuestra que todo el conocimiento 

naturalizado acerca de lo que es el género responde a 

suposiciones inferidas culturalmente y asumidas como ciertas. 

Sin embargo, cuando Butler propone ir más allá y examinar la 

expresión de género de una persona trans, las percepciones de 

quien observa se problematizan considerablemente. Y es que 

resulta imposible que solo con el acto de mirar se pueda 

comprender la identidad de una persona, o solo dejándose guiar 

por lo que muestra la vestimenta, o las formas de uso de esa 



Navarrete-Urbina 

 

Revista Chilena de Fonoaudiología. Número Especial, 1-8, 2025  
 

5 

vestimenta, o si esas ropas contradicen la supuesta identidad 

sexo-genérica que a priori puede atribuirse a un cuerpo. No 

olvidar que cuando hablamos de una persona transgénero nos 

referimos a personas cuya identidad de género, expresión de 

género o conducta no se ajusta a aquella asociada al sexo 

biológico que se les asignó al nacer (American Psychological 

Association, 2013). Mientras que la identidad de género hace 

referencia a la experiencia personal de ser hombre, mujer o no 

binarie en el mundo, la expresión de género se refiere a la forma 

en que una persona comunica su identidad de género a través de 

su conducta o características corporales. Por lo tanto, la mirada 

siempre se expone al fracaso de sus percepciones, dado que 

ningún cuerpo puede suponerse a primera vista, y es justamente 

esa duda que se siembra en la mirada, la experiencia del cuerpo 

en cuestión (Butler, 1999). No hay una forma exclusiva de vivir 

y expresar la sexualidad y el género. Las corporalidades no 

pueden estar supeditadas al dictamen de lo puramente biológico, 

lo genital. Un cuerpo trans puede ser un cuerpo intervenido 

clínicamente o en distintos niveles de transición, lo fundamental 

será abrir espacios que sostengan al pullü anclado al cuerpo, más 

allá de cualquier mirada, ideología o discurso segregador. 

Otras voces, otros lugares de enunciación 

Cuando se piensa al cuerpo como primer escenario que posibilita 

la performance del acto discursivo, por consiguiente, también se 

instala la idea de la voz como un ente que amplifica la 

producción de significado de dicha performance. No obstante, la 

voz es mucho más que el componente sonoro del habla, si bien -

habla y voz- poseen un estrecho vínculo que se retroalimenta, la 

esfera de la voz es constitutivamente más vasta que la del habla: 

la excede (Cavarero 2005). Y este exceso, al igual que la 

presencia física, es capaz de rodear a la persona que escucha y 

sugestionarla, envolverla y penetrarla a través de una presencia 

sonora; de esta forma quien suena siempre hace audible su voz 

en su singular fisicalidad (Fischer-Lichte, 2011). La materia 

expresiva que es la voz se propaga a través del espacio aéreo 

permitiendo un crecimiento de los límites del yo, en efecto, si el 

cuerpo es un proceso de encarnación de la materia, la voz es el 

proceso de desterritorialización de esa materia por medio del 

sonido. De esta forma, la voz abarca muchos frentes al mismo 

tiempo. Por una parte, es la expresión particular y soberana de 

un cuerpo en constante devenir, por otra, es una sustancia 

fundamental en el ejercicio de relacionarse con otras personas. A 

mi parecer, ese aspecto relacional de la voz, tan sometida a las 

presiones de la comunicación y el lenguaje, la sitúan en un 

espacio oscilante, un movimiento pendular entre el compromiso 

de libertad individual y una profunda vigilancia de sus efectos en 

la relación con las demás personas. Visto así, se entiende la 

importancia de la voz como elemento crítico e interpelador al 

momento de construir identidad y expresión de género. Y es que 

la voz de una persona trans no está exenta de las presiones sexo-

genéricas que recaen constantemente sobre su cuerpo, por el 

contrario, en mi percepción es justo la voz el lugar donde se 

revela la identidad disidente. Allí, donde el cuerpo representa lo 

externo que puede ocultarse bajo ropas y accesorios, la voz 

emerge produciendo “el más humano de los efectos, el efecto de 

interioridad” (Dolar, 2007, p. 20). 

La voz entonces, será la grieta por donde se abre paso la 

identidad transgénero de quien suena, el lugar que levanta la 

sospecha de una corporalidad contraria a las normas. Si gran 

parte de las suposiciones de género nacen con la mirada, el 

sonido es el que confirma, el último eslabón en la cadena del 

deber ser. La voz, al no poder confirmar de forma satisfactoria la 

suposición de la mirada, contradice y sabotea la ilusión de 

cuerpo cisgénero que rige nuestras percepciones. Así, al revelar 

una interioridad quizás insospechada, la voz trans demuestra que 

el ejercicio de escuchar responde a la misma lógica binaria, 

heteronormada y colonialista que subyuga a la mirada. 

Resulta evidente que aún sin proponerlo -y por motivos 

culturales y evolutivos del ser humano- el oído está entrenado en 

categorizar sonidos. La audición está ligada a la evaluación 

espacio-temporal. No obstante, es conveniente hacer la 

diferencia entre oír y escuchar, mientras que oír es un acto 

fisiológico, escuchar responde a una actitud de descifrar los 

códigos de aquello que suena, es decir, implica una acción de dar 

sentido a lo percibido por los oídos (Barthes, 1986). De este 

modo, el desafío con una voz sexo-disidente es abrir las 

categorías femenino-masculinas que han moldeado nuestra 

forma de escucha. ¿De verdad se puede afirmar con total certeza 

cómo suena la voz de una mujer o de un hombre? ¿Es el sonido -

al igual que el cuerpo- un mandato únicamente inscrito en lo 

biológico? ¿Se puede legitimar una voz más allá de su timbre, 

altura y tono? Si tal como menciona Silvia Davini: “cuerpo y 

sujeto no pueden separarse de la producción de voz y palabra” 

(2007, p. 61), lo complejo para una voz trans es que al ser 

rechazada por su sonido “distinto”, ese rechazo opera en varios 

niveles al mismo tiempo. Cuando una voz es descartada por sus 

cualidades sonoras lo que acontece es una pérdida del 

significado de las palabras y de la agencia que esa persona tiene 

en el mundo. Ningún discurso es valorado en su contenido si la 

corriente de voz que le da forma es señalada como incorrecta 

desde el principio. En efecto, una de las primeras tareas que se le 

adjudican a la voz es ser la materia portadora del discurso, el 

vehículo del significado. Este entendimiento aristotélico de la 

voz ha encorsetado sus posibilidades restringiendo su libertad a 



La vocalidad trans (o cómo abrir nuevas perspectivas contra la normatividad de género en la voz) 

 

Revista Chilena de Fonoaudiología. Número Especial, 1-8, 2025  
 

6 

lineamientos, conservadores y uniformes, acerca de cómo sonar 

y desde dónde hacerlo. En ese sentido, los estudios teatrales y de 

performance han realizado aportes generosos que permiten 

pensar lo vocal y sus efectos en el acto discursivo. A 

continuación, presento algunas consideraciones pertinentes.  

En Cartografías de la voz en el teatro contemporáneo (2007) la 

investigadora teatral Silvia Davini, lleva a cabo una exhaustiva 

revisión de conceptos que han enmarcado la comprensión de la 

voz en escena. La escritora argentina sigue el camino de Paul 

Zumthor y reconfigura con una visión más antropológica la 

noción de “vocalidad”, a la que define como: “múltiples formas 

de producción de voz y palabra implementadas por un grupo 

humano específico en una contingencia sociohistórica dada” (p. 

18). Es decir, la vocalidad se entiende como un flujo dinámico, 

siempre colectivo, cambiante y al servicio de su época. 

Precisamente, en el intento de rastrear las vocalidades que han 

marcado la historia del teatro occidental, Davini se detiene en el 

poder que la retórica ha impuesto sobre la voz. Y es que desde 

los tiempos de la Grecia antigua los sistemas retóricos han 

dejado su marca indeleble en la comunicación, la vida pública y 

las representaciones escénicas. De forma más específica, Silvia 

entenderá la retórica como una disciplina práctica regida por 

normas que regulan el proceso de habla; y el impacto estético, 

emocional e intelectual que estas formas expresivas tienen en las 

personas. Para Davini, el primer efecto de la retórica es la 

instalación de un ideal normativo que atraviesa cuerpo y voz, 

este ideal configurado desde Aristóteles hasta Cicerón, piensa 

“al orador “como un sujeto movido por el anhelo de perfección e 

influencia en el ámbito social. Si “ningún orador puede ser un 

buen orador si no es un buen hombre [y] el perfecto orador es el 

hombre perfecto” (Cicerón como se citó en Davini, 2007, p. 29), 

se puede inferir que la retórica no busca operar solo en el 

dominio del lenguaje sino también en la disputa por una 

superioridad moral alineada con el poder. El valor de los 

discursos es un valor macropolítico que sostiene las bases de la 

sociedad haciendo de la retórica una herramienta civilizadora, un 

instrumento de control que promueve cierto comportamiento 

social acorde a las ideas dominantes. En efecto, esa moralidad a 

la que apunta la retórica corresponde a “un modelo etnocéntrico 

del hombre perfecto, que no es otro que aquel que ostenta el 

poder político, económico y militar” (Davini, 2007, p. 30). De 

este modo, la potencia subjetiva de la voz queda confinada a la 

repetición de un patrón enunciativo, a una forma de decir y 

expresar en donde el modelo predominante es, sin lugar a dudas, 

el modelo masculino hegemónico en desmedro de lo femenino y 

las corporalidades sexo-disidentes. Así, tal como señala la 

investigadora argentina: “la retórica no opera desde la vocalidad 

sino sobre ella” (Davini, 2007, p. 13). Este paradigma coercitivo 

permitió la consolidación del abordaje instrumental de la voz y 

la palabra en la cultura occidental, lo que trajo como 

consecuencia una asimetría notoria en la capacidad de escucha 

de unas voces por sobre otras. 

Para ampliar esta última idea, cabe detenerse a pensar en las 

implicancias político-sociales de los parámetros de escucha, y es 

que la voz y el oír no están al margen del impacto que la política 

ejerce sobre los cuerpos. En el texto Sin Miedo (2020) Butler 

realiza un análisis del potencial subversivo de los sonidos, 

destaca la agencia transformadora de la risa, el llanto y otros 

sonidos vocales que van más allá de las palabras y que denomina 

como ruidos.  

Los sonidos que emitimos resultan cruciales a la hora de 

establecer la presencia de quienes no acostumbran a ser 

escuchados (…) en la democracia parlamentaria hay un 

sujeto que habla, un sujeto que habla solo porque ese 

sujeto tiene un lugar, un lugar reconocido dentro de las 

estructuras establecidas de la democracia. Pero ¿qué hay 

de esas personas cuyas exigencias democráticas no son 

escuchadas? (p.72) 

Lo que plantea Butler aquí, es que el lugar político que la voz 

brinda al sonar no es un camino abierto por igual para todas las 

personas. No todas las voces son escuchadas, independiente del 

volumen que puedan poseer. Esa negación de la escucha produce 

una falta de representatividad en los espacios públicos para las 

personas que no cumplen con la vocalidad soñada del supuesto 

“perfecto orador”. Ser parte de la disidencia sexogenérica es 

exponerse a constatar cómo la capacidad de resonancia política 

del habla se diluye dependiendo de quién eres, es decir, ya no 

basta con ser una persona para tener el derecho natural a tomar la 

palabra, sino que esa persona -con toda la potencia singular de 

su voz- debe encajar en la matriz de lo socialmente aceptable 

como primer requisito para optar al beneficio de la escucha.  

De esta forma, y en mi apreciación, cada vez que una persona 

trans usa su voz sabe que se enfrenta a dos posibles escenarios: 

en el primero -y más dificultoso- la persona busca cambiar su 

sonido para acercarse a la imagen corporal cisgénero que se 

espera de ella; en el segundo, la persona asume por completo la 

particularidad de su sonido y no busca operar sobre él. En mi 

punto de vista, pocas veces el primer escenario resulta exitoso ya 

que el deseo de sonar según los parámetros binarios es una 

imposición más bien externa, pero absolutamente comprensible. 

La voz ofrece un sentido de pertenencia, posibilita un horizonte 

compartido con otras identidades. “Somos seres sociales por la 



Navarrete-Urbina 

 

Revista Chilena de Fonoaudiología. Número Especial, 1-8, 2025  
 

7 

voz y por medio de la voz: la voz parece estar en el eje de 

nuestros vínculos sociales, y las voces constituyen la textura 

misma de lo social, así como el núcleo íntimo de la subjetividad” 

(Dolar, 2007, p. 26). Desear la validación mediante la voz es una 

forma de asegurar vínculos y un espacio en lo colectivo, pero al 

mismo tiempo resulta una tarea abrumadora que empuja a la 

hipervigilancia en el acto de sonar. El segundo escenario parece 

mucho más fácil por la libertad que ofrece, aquí la íntima 

subjetividad puede expresarse a cabalidad a través del sonido, 

sin embargo, esta opción tan auténtica como rupturista tiene su 

costo. Así lo expresa la escritora y performer latinoamericana 

Susy Shock: 

“Yo, reivindico mi derecho a ser un monstruo / ni varón 

ni mujer / ni XXY ni H2O (…) / Sólo mi derecho vital a 

ser un monstruo / o como me llame / o como me salga / 

como me puedan el deseo y las fuckin’ ganas. / Mi 

derecho a explorarme / a reinventarme / a hacer de mi 

mutar mi noble ejercicio”. (Shock, 2020) 

Categorizar un cuerpo o una voz en el rango de lo “equivocado” 

es negar la posibilidad de construir la identidad según los deseos 

vitales y la libertad que toda persona merece. No es menester de 

la voz responder a mandatos represivos que intentan contradecir 

su naturaleza cambiante, ese no es su rol. La voz es materia viva 

que resiste todo intento de instrumentalización por medio de las 

palabras, su sonido no está supeditado a ningún discurso porque 

su sonido es su propio discurso. Defender la singularidad de la 

voz es oír la potencia vibrante en el sonido de cada persona que 

toma la palabra, comprender que no existen voces de segunda 

categoría, ni que las cualidades de timbre y tono certifiquen la 

validez, ni menos la belleza del ejercicio vocal. Las voces trans 

resisten y se sostienen como lo han hecho siempre, más bien 

serán las formas de escucha las que tendrán que adaptarse, abrir 

los oídos a otras vocalidades que aseguren nuevos significados, 

y así de esta forma, otorgar el respeto para que todo cuerpo 

pueda tener un horizonte de futuro. 

 

CONCLUSIONES 

Ante el alza creciente de discursos ultraconservadores que 

buscan depreciar las vidas de la comunidad sexo-disidente, creo 

necesario e importantísimo para una saludable convivencia en lo 

social poder reelaborar las percepciones naturalizadas acerca del 

género. Poner en jaque la presuposición habitual de que todo 

cuerpo es un cuerpo cisheteronormado, es el primer paso para 

abolir la violencia jerárquica que impone el binarismo de género 

en las identidades, los cuerpos y las voces. Para avanzar en esa 

dirección se vuelve fundamental trabajar en el entendimiento de 

las categorías de mirar y escuchar, estas operaciones -lejos de la 

espontaneidad orgánica que de facto se les atribuye- están 

profundamente imbuidas de sesgos culturales que demuestran 

cuánto hemos aprendido a la hora de discernir lo que nos parece 

deseable. Pensar que se mira solo con los ojos, como señalaba 

Didi-Huberman (Camarzana, 2018), es igual a creer que se 

escucha nada más que con los oídos, ambos ejercicios -mirar y 

escuchar- están traspasados de consideraciones ideológicas 

selladas a fuego en el marco de la cultura occidental. Esto quiere 

decir que antes de mirar un cuerpo o de escuchar una voz, ya 

existe un ideal a satisfacer mediante esas operaciones, un ideal 

arraigado con fuerza en los arquetipos masculino/femenino. 

Sin embargo, bien vale recordar que no siempre hemos mirado y 

escuchado a las corporalidades y su expresión de género de la 

forma en que lo hacemos ahora. Anterior a los procesos de 

colonización en diversas partes del mundo, algunos pueblos y 

comunidades ancestrales permitían un reconocimiento legítimo a 

las voces que se alejaban de lo binario. Estas voces parecían 

reflejar a identidades en especial conexión con lo espiritual, 

personas de género fluido que no representaban una amenaza a 

los valores de su comunidad, por el contrario, su particularidad 

era percibida como un aporte a la construcción colectiva de su 

imaginario simbólico. De este modo, rescatar el legado de 

aquellas comunidades puede ayudar a reparar las heridas de 

exclusión y maltrato tan presentes en el modelo 

cisheteronormativo. Dar voz a las voces en su diversidad abre la 

puerta a comprender que, si el sonido vocal es aceptado, el 

discurso de esa voz tiene una posibilidad de escucha. Así, el acto 

discursivo de un cuerpo transgénero consigue opciones reales de 

resonancia y afectación hacia otras identidades. Validar otros 

lugares de enunciación, otras vocalidades más allá de la 

fisiología de los órganos fonadores, resulta un triunfo para la 

orgánica de la voz como materia subjetiva, una restitución del 

derecho a sonar por encima de los condicionamientos que la 

retórica busca imponer a las formas del habla. Si tal como afirma 

Mladen Dolar: “la voz y el oír también están en el centro de la 

política” (2007, p.21) será labor de las teorías críticas actuales 

empujar una renovación de los macro discursos normativos 

acerca de género e identidad, y en especial, cómo el cuerpo y la 

voz proveen el material de base que alimenta la ejecución de 

esos conceptos. 

Perseguir y castigar la disidencia sexogenérica no va a eliminar 

nunca su existencia, porque las sexualidades son diversas y se 

readaptan constantemente como flujos en distintas direcciones. 

Dar espacio a cuerpos que van más allá de lo cisgénero es 

también una manera de recordar la potencia vital que anida en la 



La vocalidad trans (o cómo abrir nuevas perspectivas contra la normatividad de género en la voz) 

 

Revista Chilena de Fonoaudiología. Número Especial, 1-8, 2025  
 

8 

sexualidad. Creo que debemos permitir que esa energía ayude a 

impulsar un nuevo convenio social, uno donde las voces puedan 

resonar y expandirse en toda la gama de sonidos que un cuerpo y 

espíritu tienen a disposición. Abrazar la diferencia es conceder 

un lugar valioso y visible para otras identidades, hablar con ellas 

y dejar que ellas mismas expresen lo que tengan que decir: 

“Aquí está mi cara / hablo por mi diferencia / defiendo lo que 

soy / y no soy tan raro / me apesta la injusticia” (Lemebel, 

1996). 

 

REFERENCIAS 

American Psychological Association. (2024). Respuestas a sus preguntas sobre 

las personas trans, la identidad de género y la expresión de 

género. https://www.apa.org/topics/lgbtq/brochure-personas-trans.pdf 

Araya-Espinoza, A. y Martínez-Gajardo, C. (2017). Nombrar el cuerpo en los 

vocabularios coloniales para el mapudungun de Chile (ss. XVII-XVIII). Atenea 

(Concepción), (516), 13-32. https://doi.org/10.4067/S0718-0422017000200013 

Barthes, R. (1986). Lo obvio y lo obtuso. Imágenes, gestos, voces. Paidós. 

Butler, J. (1999). El género en disputa. Paidós. 

Butler, J. (2020). Sin miedo, formas de resistencia a la violencia de hoy. Taurus. 

Camarzana, S. (2018). George Didi-Huberman: “Toda imagen es una 

manipulación”. Semanario Universidad, (Supl. 27 de marzo 2018). 

Cavarero, A. (2005). For more than one voice. Stanford University Press.  

Davini, S. (2007). Cartografías de la voz en el teatro contemporáneo. El caso de 

Buenos Aires a fines del siglo XX. Universidad Nacional de Quilmes Editorial. 

Dolar, M. (2007). Una voz y nada más. Manantial. 

Fischer-Lichte, E. (2011). Estética de lo performativo. Abada Editores. 

Lemebel, P. (1996). Manifiesto (Hablo por mi diferencia). En Loco afán: 

Crónicas de sidario (pp. 121-126 ). Editorial Planeta Chilena SA. 

Maturana, H. (1994). El sentido de lo humano. Dolmen Ediciones. 

Millaleo H., A. (2022). Epu Püllü, Epu Pillan y otras temáticas sexo-afectivas en 

contexto mapuche: Un acercamiento al Poyewün. Estudios atacameños, 68, 

e4716. https://doi.org/10.22199/issn.0718-1043-2022-0014 

Preciado, P. (2002). Manifiesto contrasexual. Editorial Anagrama. 

Shock, S. (2020). Realidades. Poesía reunida. Muchas Nueces. 

Taparia, S. (2011). Emasculated bodies of hijras: Sites of imposed, resisted and 

negotiated identities. Indian Journal of Gender Studies, 18(2), 167-184. 

https://doi.org/10.1177/097152151101800202 

Wilson, A. (1996). How we find ourselves: Identity development and two-spirit 

people. Harvard Educational Review, 66(2), 303–317. 
https://doi.org/10.17763/haer.66.2.n551658577h927h4 

 

 

https://www.apa.org/topics/lgbtq/brochure-personas-trans.pdf
https://doi.org/10.4067/S0718-0422017000200013
https://doi.org/10.22199/issn.0718-1043-2022-0014
https://doi.org/10.1177/097152151101800202
%20https:/doi.org/10.17763/haer.66.2.n551658577h927h4
%20https:/doi.org/10.17763/haer.66.2.n551658577h927h4

